

**(نکته ی اول) دعا یعنی چه؟ مفهوم دعا چیست؟**

توی ترجمه ی دعا گفته اند "اَلدُّعا رَغبةُ إلی اللّه عَزّوجلّ" دعا رغبت به سوی خداست. همه ی ما "انا الی الله راغبون" رو داریم. دعا رغبت به سوی خداست. (عربیش هم نتونستین بنویسین فارسی بنویسین، اصلشم نشد بنویسین نقاشی بکشین فقط یه کاری بکنین که تو ذوقم نخوره) دعا رغبت به سوی خداست. دلیلی که این‌جوری ترجمه می‌کنیم اینه که انسان عادت کرده هر موقع از خدا در خواستی داره دعایی انجام میده، در حالی که دعا خودش عبادته. دعا مغز عباداته. "الدُّعاء مُخُّ العِبادة". این خودش یه جور مناجات کردن با حضرت حَقّه. دو سه جمله پیرامون اهمیت دعا بگم بعد وارد واژه ی "زیارت" بشیم. همه ی نماز ما دور یه دعا می چرخه! همه ی نماز - که رُکن دینه، ستونه دینه، همه چیه دینه - دور یه دعا می چرخه، چیه اون دعا؟ "اهدنا الصراط المستقیم" این خودش اهمیت دعاست. محور سوره ی حمد که مهمترین سوره ی قرآنه یه دعاست. یعنی آدم، خوب ناز خدا رو می کشه، بسم الله، الحمدالله، الرحمن، مالک یوم الدین، بعدم میگه اینم منم: "ایاک نعبد"، تا بگه "اهدنا الصراط المستقیم". یعنی اصلا تمام سوره ی حمد دور یه دعا می چرخه.

بهترین ذکر عالم هستی چیه؟ صلوات بر محمد و آل محمد (اللهم صَلِّ عَلی مُحَمَّد وَ آل مُحَمَّد وَ عَجِّل فَرَجَهُم) بالاترین ذکر عالم هستی که صلواته باز می بینید یه دعاست! یعنی خداوند متعال می تونست پیوند با اهل بیت رو با دیالوگِ دیگه‌ای قرار بده، ولی از عبارتِ چی استفاده کرد؟ دعا. گفت بگین " اللهم صَلِّ عَلی ..." اصلا این‌جوری پیوند برقرار کنید. می شد بگه بگید " السَّلامُ عَلَیکَ یا رَسُولَ الله وَ أهله". می‌شد بگه دیگه. می‌شد خدا بگه هر موقع خواستید پیوند با پیامبر برقرار کنید بگید "السلام علیک یا رسول الله و اهل بیته"، اما گفت وقتی می‌خواهید پیوند برقرار کنید دعا کنید، حتی در حق پیامبر، حتی در حق خاتم الانبیاء و همه ی فضایل، این‌جوری پیوند برقرار کنید. اینم باز دعا.

کسی از دنیا رفته بود. به خدا گفت خدایا من و فلانی رفیق بودیم، همه کارامون عین هم بود، چی شده جایگاه او توی عالم برزخ از من بهتره؟ خدا گفت او توی دنیا بیشتر از تو دعا می کرد. تنها وجه فضیلت او توی برزخ بر تو و توی قیامت بر تو اینه که بیش از تو دعا می کرد. پس دعا و همه ی زیبایی دعا به یک دلیله: این که دعا مغز عباداته، این که خدا گفت که اگر دعا نکنید بهتون توجه نمی کنم، آیه ش چیه؟... احسنت. "قُل ما یَعبَؤُا بِکُم رَبّی" آی پیامبر برو به مردم بگو "لو لا دعاءکم" اگه دعاتون نبود اصلا به شما توجه نمی کردم "قُل ما یَعبَؤُا بِکُم رَبّی" یعنی خدا اگه به ما توجه میکنه همش به خاطر دعاست، داره به ما توجه می کنه یعنی جذب عنایات حضرت حق در تمام مسیر زندگی دعاست. دعا دعا.

**زیارت یعنی چه؟**

شما می گین رفتم زیارت امام رضا، زیارت یعنی چه؟ زیارت رو توی لغت گفته اند "الاصل فی الزیارة الزُّور" زیارت از زُور گرفته شده. زُور یعنی "اَلعُدول عَنِ الغَیر" زیارت از زُوره، زُور یعنی عدول از دیگران، یعنی از همه روی گرداندن، زیارت اصل معناش همینه. زیارت یعنی روی گردانی از دیگران. راغب تو مُفرَدات(کتابی ست درباره ترجمه لغات) می‌گه : وقتی می‌گیم فلانی را زیارت کردم یعنی از همه جُدا شدم از همه روی گردان شدم فقط به او توجه کردم. این معنی زیارته. واضح تر بگیم زیارت یعنی دیدار همراه با قصد. شما وارد مسجد شدی دوستت بهت می‌گه حسن رو دیدی؟ آره دیدمش، توی راه داشتم میومدم دیدمش آقا رضا هم دیدی آره ملاقاتشم کردم شایدم یکمی با کلاس‌تر بگید فلانی رو ملاقات کردم، اما یه موقع می‌گید من فلانی را زیارت کردم. زیارت کردم یعنی چی؟ یعنی از همه روی گردان شدم، از همه جدا شدم، فقط و فقط به او توجه کردم. بنابراین وقتی میگن میرم زیارت امام رضا علیه السلام یعنی همه‌ی وجودم اوست "العُدول عَنِ الغَیر" زیارت یعنی از همه روی گردان شدن زیارت یعنی دیدار همراه با قصد. از همه روی گرداندن.

بعضی‌ها اومدن دقیق‌تر وارد شدند، میگن زیارت یعنی از خودتم روی گردان بشی. یعنی چی از خودم روی گردان بشم؟ یعنی وقتی آدم میره حرم امام رضا علیه السلام نمی‌گه من چی می‌خوام؟ میگه تو چی می‌خوای؟ اینم یه مُدل زیارته. یعنی می ره می‌شینه توی حرم امام رضا نمی‌گه اومدم حاجت بگیرم، میگه **اومدم حاجت تو رو گوش بدم،** آقا جان من بلند شدم اومدم تا کربلا توی اربعین حسینی توی حرم شما بشینم ببینم **شما** از من چی می‌خوای؟ آدم وقتی پیش بزرگی میره به اون بزرگ دستور نمیده گاهی میشینه پیش اون بزرگ می‌گه با من چکار داشتید منو صدا زدید بیام اینجا؟ از من چی می‌خواید؟ چه کاری با من دارید؟ شما الان بلند می‌شید میرید خدمت پدربزرگتون مثلا، می‌گید من قصد کردم دیدار پدربزرگم را، می‌شینی کنار پدر بزرگت می‌گی بابا جون از من چی می‌خوای؟ و گاهی آدم توفیق داره جمکران دو سه جمله حرف بزنه، می‌گم اونایی که مشرف شدید مسجد مقدس جمکران، دو رکعت نماز تهیت خوندید، دو رکعت نماز امام زمانم می‌خونید، گوشه‌ی مسجد دو سه دقیقه بنشینید بگید امام زمان تو از ما چی می‌خوای؟ آقا جان اصلا برای چی من اومدم جمکران؟ برای چی من دعوت شدم بیام اینجا؟ خواسته ی شما چیه؟

توی زیارت می‌گن این "عُدوله" گاهی می یاد بالا.. بالا.. تا اینکه انسان دیگه تمام توجهش به مَزور می‌شه. همه ی وجودش مَزور می‌شه. نسبت به ادعیه و زیارت، ما درکتاب مفاتیح الجنان، بیش از بیست دعا و زیارت در مورد امام زمان داریم، در مفاتیح الجنان اومده. من چند تاشو اشاره می کنم و یکی دوتاشو وارد بحث می‌شیم.

1. **صلوات ضراب اصفهانی** :

اَعمال عصر جمعه، سید بن طاووس (أعلَی اللّه مَقامَه) می‌گه «اگر تعقیب عصر جمعه را به جهت عذری ترک کردی پس ترک مکن این صلوات را.» اگه شما ظهر جمعه تا شب بشینید دعا بخونید بازم وقت کم میارید، مرحوم شیخ طوسی درکتاب "مِصباحُ ‌المُتهَجّد" نزدیک 150 دعا برای روز جمعه ذکر کرده، یعنی صبح تا شب جمعه هم فقط دعا بخوانه بازم وقت کم میاره، بعد اولش یه روایت از پیامبر می‌گه که پیامبر می‌گن روز جمعه را به غیر عبادت خدا نگذرانید اصلا پیامبر خدا می‌فرمایند به تعبیر ما، جمعه تعطیل شد برای عبادت، حالا آدم نمی‌رسه روز جمعه است، یه تیکه‌شو استراحت می‌کنه، یه تیکه‌شو کارای متعدد داره، سید می‌گه اگه بعد از ظهر جمعه به جهت عذری، نه به جهت فیلم سینمایی، نه، خانم بودی مهمون اومد داری مثلا ظرف می‌شوری، یه کس دیگه کار دیگه‌ای داره. مثل شما مثلا دوره مهدویت تصور کنید عصر جمعه بود. می‌گه اگه به جهت عذری نتونستی عصر جمعه این‌همه دعا بخونی "صلوات ضراب اصفهانی" را ترک مکن. صلوات ضراب اصفهانی دو سه دقیقه‌‌ای تمام می‌شه، آدم یه کمی آروم بخونه پنج دقیقه‌ای تمام می‌شه. بعد از ظهر جمعه‌هامون، به خصوص غروب جمعه که هیچ کاری به غیر دعا برکت نداره. یادمه یکی از علمای بزرگواری یه موقعی گوشه حرم داشتیم با هم گفتگو می‌کردیم از بزرگان علم اخلاقند می‌فرمودند عصر جمعه فقط آدم باید دعا کنه. حالا اگر عصر جمعه را آدم مشغوله حداقل یه ده دقیقه یه ربع. یعنی جمعه‌ها یه ده دقیقه زودتر بیاد مسجد یا زودتر سجاده نمازت رو بنداز. این صلوات ضراب اصفهانی مال عصر جمعه است. شیخ عباس قمی جاش کجاست؟ آخرین دعا روز جمعه صلوات ضرابه. پس 1. صلوات ضراب اصفهانی.

2. دعای بعدی که بسیار مورد توجه واقع شده دعای **الهی عظم البلاء** :

من هر چی رو نمی‌نویسم شماها بنویسیدها. یعنی به نوشتنم کار نداشته باشید. دعای الهی عظم البلاء سه بار تو مفاتیح اومده، دوبار با عبارت اللهم عظم البلاء اومده، یه بار با عبارت الهی عظم البلاء. این دعا تو مفاتیح سه بار ذکر شده، سه بارش تقریبا شبیه به همه، فقط یه مقداری با هم فرق می‌کنه؛ بار اولی که آمده تو اعمال روز جمعه بعد از نماز امام زمان(علیه السلام) آمده. تو اعمال شب و روز جمعه نماز 14 معصوم به اضافه نماز جعفر طیار آمده، بعد از هر نمازی یه دعا آمده، دعای بعد از نماز امام زمان در روز جمعه **اللهم عظم البلاءست**، فصل هفتم مفاتیح دعاهای مفید و مختصر آمده، 14 دعا آمده. اون‌جا همین **الهی عظم البلاء** هست که ما می‌خوانیم، یعنی یه موقعی یه کسی بهتون گفت شما که دوره مهدویت رفتید، این الهی عظم البلاء تو مفاتیح ما یه جور دیگه آمده، بگید نه این‌جوری هست؟ اللهم عظم البلاء هم هست یکی هم تو آداب سرداب آمده. اونم **اللهم عظم البلاء** سه بار آمده، با یه تفاوت کمی.

چند جمله در مورد الهی عظم البلاء بگم : دعا از خود امام زمانه(عج) دعای عظم البلاء از کیست؟ از خود حضرته، جریانش چیه؟ یه کسی تو قدیم قدیما براش حکم قتل نوشته بودند، گفته بودند این آقا باید اعدام بشه، این فرار کرد اومد بغداد، پناه برد به قبور قریش (تو قبرستان بغداد یه قسمتی هست به نام مَقابر قریش، این پناه برد به اون‌جا) گریه، زاری، ضجه، دعا که حکم قتلش برداشته بشه، امام زمان(علیه السلام) رو زیارت کرد. آقا دعای **الهی عظم البلاء** رو یادش دادند، او هم دعای الهی عظم البلاء رو شروع کرد به خوندن، واین‌قدر خوند که (در روایت اینطور نقل شده که) فَنَجی مِنهُ بِبَرکة هذَا الدُّعا از قتل نجات پیدا کرد به برکت این دعا. پس دعا از خود حضرته، به خاطر چی؟ نجات از قتل یکی از بندگان خدا، نجات یکی از شیعیان اهل بیت.

دعا اختصاص به فرج و ظهور نداره، دعا فقط برای مهدویت نیست، شما یه مشکلی پیدا کردی، می‌خوای کنکور قبول بشی، مثلا اگر کنکور بلاء باشه، یه گرفتاری داری، یه مریضیه، الان یه خانواده‌ایه یه بچه مریض دارند، یه مریضی ست واقعا الهی عظم البلاء بخوانند، اصلا دعای الهی عظم البلاء مال بلاست، مال گرفتاریه، مال سختی‌هاست... خب پس حالا چی شده که این دعا جزء دعاهای مهدوی آمَده؟ چون سنگین‌ترین بلای عالم هستی بلای غیبت حضرت مهدی(عج) ست، وچون سنگین‌ترین حادثه ی عالم غیبت امام زمان(علیه السلام) است، این دعا در دوران غیبت امام زمان(علیه السلام) آمده، و چقدر قشنگ دوران غیبت ترسیم می‌شه : الهی عَظُمَ البَلاء وَ بَرحَ الخفاء وَ انکشَفَ الغطاء وَ انقَطَعَ الرَّجاء وَ ضاقَتِ الأرضُ وَ مُنِعَتِ السَّماء... بدترین وضعیت عالم رو داره می‌گه. 6 صفت از عالَم داره بیان می‌کنه که این 6 صفت اگه آدم یکی یکی شرحشو مطالعه کنه میفهمه چه سنگینی ای از عالم رو گفته، و بعدش وقتی بیان می‌شه برح الخفاء وانکشف الغطاء و ضاقت الارض و منعت السماء بعدش و انت المستعان بعدش هم خداشناسی تا آخر دعا، که پیوند با اهل بیت هم داره. دعایی ست که مورد تاکید واقع شده.

3. دعای بعدی که جزء ادعیه مهدویست **دعای دوران غیبته** :

دعای دوران غیبت کجای مفاتیح آمده؟ آخرهای مفاتیحه، صفحه 958، این دعا مال کیه؟ دعا مال یکی از نوّابه، اون‌چه نقل شده از نائب اول نقل شده. چون می‌گن نواب از خودشون هیچی نمی‌گفتن بنابراین میشه گفت که از خود حضرت صادر شده. این دعا رو سید‌بن‌طاووس هم تاکید می‌کنه برای عصر جمعه ولی زمانش عصر جمعه نیست خود ما معتقدیم بهترین دعایی که فضای انتظار را تبیین می‌کنه دعای دوران غیبته، با اَللّهُمَّ عَرِّفنی نَفسَک شروع می‌شه، سه جمله اولش روایت امام صادق به زُراره ا‌ست. فرمودند: اللهم عرفنی نفسک رو بعد از نمازها بخون، اما دعا ده پانزده صفحه‌ ست؛ انصافا دعای بسیار عجیبیه، آسیب‌هایی که تو عرصه مهدویته تو دعا یکی یکی اشاره شده، وظایف منتظر توی دعا آمده، واقعا جامعه ی مهدوی باید چه ویژگی داشته باشه تو این دعا آمده، اصلا تو دعا می‌گه خدایا فصبرنی عَلی ذلِک یه صبری به من بده حتی لا اقول لم و کیف و ما بال ولی الامر لا یظهر وقد امتلات الارض من الظلم والجور «خدایا من یه صبری کنم که نگم زمین پر از ظلم و جور شده و امام زمان(عج) نیامده» این جمله رو حضرت کِی میگن؟!

تو شروع غیبت صغری، یعنی جمله‌ای که الان بین مردم پُر شده می‌گن آقاجون یمن رو ببین، بحرین رو ببین، شیعیان رو ببین، وضعیت دنیا رو ببین تو دعای دوران غیبت امام زمان(علیه السلام) می‌گن، می‌گن خدایا این‌جوری بخوانید یه صبری به من بده که نگم زمین پر از ظلم و جور شد و آقا نیامد! یکی یکی بخوام عرض کنم اُفَوِّضُ أموری کُلّها إلَیک همه چی به دست تو باشه، امام زمان(علیه السلام) بیان با قدرت ... اینم دعای بسیار خوبی ست. روش وقت بذاریم بسیار عالیه.

4. یه دعا **دعای رضویه‌** ست :

دعای امام رضا(علیه السلام) در وصف حضرت مهدی(عج)، این دعا کجا آمده؟ این دعا بعد از دعای عهده، همون دعای عهدی که همه‌ی شماها می‌خوانید و حفظید اون‌وقت – جالبه – دعا رو کی نقل کرده؟ اسمش رو ما خودمون گذاشتیم رضویه، اصلش دعای امام رضا(علیه السلام) در مورد حضرت مهدی(عج) ست. این دعا ویژگیش چیه؟ ناقلِ دعا یونس‌بن‌عبدالرحمن است، با این اسمم کاری نداریم اما جمله ی یونس مهمّه؛ یونس می‌گه وَ کانَ یأمر ‌رِضا بِدُعاء لِصاحِب الأمر بِه هذِهِ الدُّعاء، امام رضا پیوسته امر می‌کردند که برای صاحب الامر به این دعا، دعا کنیم یعنی امرِ علی بن موسی (سلام الله علیه آلاف التهیة و‌ الثناء) یونس بن عبد الرحمان می‌گه کان یامرالرضا پیوسته امام رضا می‌گفتند برای صاحب الامر این دعا را بخوانید دعا بعد از دعای عهد آمده اللهم ادفع عن ولیک و خلیفتک... تا آخر ده دوازده صفحه است ها، دعای طولانیه عن ولیک اولش، یعنی دعای امام رضاست در وصف امام زمان، ولی دعا خیلی غریبه! وقتی می‌گه غریب همینا غربته‌ ها؛ برای این دعا یک شرح نوشته شده اینم شرح تازه ای نیست آقا سید مجتبی حسینی آمده شرح دعای رضویه رو سخنرانی کرده مثلا ده شب تهران منبر داشته، یک جلسه‌ای داشته اسم کتابش اینه «در ولایت مهدی»

این کتاب رو یک‌ جوری همه بخونید کتاب کتاب قشنگیه خدا حفظ کنه آقاسید مجتبی حسینی رو، انصافا قشنگ دعا رو وصف کرده و انصافا تو شرح، نکات بسیار قشنگی آورده خدا توفیقش بده در ولایت مهدی، شرح دعای رضویه ما معمولا تو دوره های تربیت مربی می‌گیم همه این کتاب رو خلاصه نویسی کنند. من خودم خیلی از این کتاب وقتی خوندم خوشم اومد یعنی می‌گم اصلا چون نیومده جمله به جمله توضیح بده مثلا پنج سطر دعا رو گفته ده سطر دعا رو گفته، بعد منبر رفته پیرامون ده سطر، بعد هم حرف‌های قشنگی زده خوب اینم یک دعا بعد از دعای عهد اینم خیلی بخونید.

5. دعای بعدی دعای **اللهم کن لولیک**:

اینو دیگه چند جمله قشنگ درموردش بگم: دعای اللهم کن لولیک از کیه؟ اول کسی که دعا رو نقل کرده مرحوم کلینی در "فروع کافی" دعا اول جایی که آمده در فروع کافی آمده، بعدش در "تهذیب" شیخ طوسی آمده. کافی و تهذیب دو کتابِ کاملا معتبر شیعه‌اند، تو دعاهای مهدوی معمولا معمولا تو کتاب‌های روایی ما این‌جوری نداریم که کم داریم، جالبه هم کلینی دعای اللهم کن لولیک رو آورده هم شیخ طوسی در تهذیب، اصلا تهذیب موضوعش دعا نیست، اما به مناسبت این‌ها دعا رو ذکر کرده.

ما (شیعیان) چهار کتاب پایه‌ای داریم، دو تاش ایناست هر دو بزرگوار اللهم کن لولیک رو نقل کردند. اما نقلشون چگونه است اینا می‌گن بِـإِسنادِه عَنِ الصالحین ببینید نَقلِ دعا مال محمد بن ‌عیسی است؛ محمد بن ‌عیسی نمی‌گه دعا رو از کدوم امام نقل کردم به هر دلیلی، دلیلش هم معلوم نیست، می‌گه به بِـإِسنادِه عَنِ الصالحین اما چون نقل حدیثی محمد بن‌ عیسی از امام رضا تا امام عسکریه دعا مال یکی از این چهار امام است؛ دعا مال کدوم امامه معلوم نیست. این فارسی روانش از امام رضا، امام جواد، امام هادی و امام عسکری مال یکی از این چهار امامه؛ قطعا از امام معصوم(علیه السلام) صادر شده و در این هیچ شکی نیست، ولی کدوم امام معلوم نیست. این خیلی مهم نیست اصلش اینه که از معصومه. اما دعای اللهم کن لولیک یک ویژگی داره که هیچ دعایی این ویژگی رو نداره ویژگیش چیه؟ شما هر دعایی رو که می‌بینید می‌گن دعا رو بخوانید تاکید به خوندنش شده دعای اللهم کن لولیک رو گفتند شب بیست وسوم ماه رمضان ایستاده، نشسته، خوابیده وَ عَلی کُلِّ حالِه در هر حالتی وَ کیفَ اَمکنک هرجوری هست بخون یعنی می‌گن شب بیست وسوم که شب قدر و مهم‌ترین شب ساله، هرچی می‌تونی دعای اللهم کن لولیک بخون. داری وضو می‌گیری دعای اللهم کن لولیک بخون، نشسته اللهم کن لولیک بخون، داری میای مسجد دعای اللهم کن لولیک بخون، امام می‌فرمایند علی کل حال تازه یک قدم میان جلوتر و کیف امکنک هرجوری برات ممکنه...

اما ویژگی خاص دعا چیه؟ امام معصوم می‌فرمایند وَ مَتی حَضَرَکَ مِن دَهرِک هر لحظه‌ای از روزگار دعا به ذهنت رسید این دعا رو بخوان یعنی دعای اللهم کن لولیک دعایی است که هنوز امام زمان متولد نشده امام معصوم می‌گه این دعا را بخوان! متی حضرک من دهرک هر لحظه‌ای از زمان؛ دعا مال همه ی زمان‌هاست در همه زمان‌ها بخونید اما تو همه زمان‌ها بهترین زمان‌ها، زمان نماز، بهترین اوقات شبانه روز، وقت نمازه. حالت دعایی نماز کی است؟ قنوته، خدایا صبح جمعه‌ست به نور وجودی امام حسن مجتبی که ایام شهادتشونه به نور وجودی حضرت رقیه سلام الله علیها که باز ایام شهادتشون بوده به ما توفیق بده حداقل قنوت یکی از نمازهای واجبمون اللهم کن لولیک باشه! یعنی تصمیم بگیریم تمام قنوتِ نمازهای عصرمون دعای اللهم کن لولیک باشه اصلا قنوت عصر می‌گید اللهم کن لولیک بخونیم نه قنوت صبح می‌گیم اللهم کن لولیک بخوانیم قنوت یکی از نمازهای واجبمون اللهم کن لولیک بشه و واقعا هر چی می‌تونید؛ یکی از مراجع می‌فرمودند شروع کلاسهاتون شروع مباحثاتون شروع جلسات‌تون شروع همه کارتون با اللهم کن لولیک باشه؛ سوار ماشین می‌شی اللهم کن لولیک تو تاکسی می‌شینی اللهم کن لولیک از خونه میای بیرون اللهم کن لولیک جِدّاً دعای ما ظهور رو رقم می‌زنه یکی از مهم‌ترین عوامل ظهور، دعا برای ظهور حضرته (اکثروا الدعا... درگیر شدن با دعا؛ دعا وقتی زیاد شد و با توجه بود در زندگی ما تغییرات قابل توجهی ایجاد خواهد نمود ان شالله) دعا جِدّی اثر داره روایتش هم متعدده که حالا شد در ذیل بحث اشاره می‌کنم.

نکته بعدی در مورد **اسم دعا** ؟

یک نکته‌ای بگم؟ اسم قطعی هیچکدام مَأثور نیست؛ چه کمیل، چه ندبه، چه عهد، چه زیارت عاشورا... اسم، ماثور نیست یعنی چی ماثور؟ «یعنی از امام نرسیده» امام نگفتند اسم این دعا ندبه است، اسم این دعا عهد است، اسم‌ها رو کی وضع کرده؟ خودمون وضع کردیم اینکه اسم رو گذاشتیم دعای ندبه بسیار عالیه اینکه گذاشتیم عهد بسیار عالیه نمی‌خوام با اسم‌ها بازی کنم اما می‌خوام بگم حساس هم نشید؛ دعای اللهم کن لولیک رو اوایل انقلاب می‌گفتند دعای فرج، یعنی تا سال‌ها می‌گفتند فرج، الان چند ساله می‌گن دعای سلامتی، هیچ اشکالی هم نداره هم اون اسم هم این اسم. یک کسی چند وقت پیش می‌گفت حاج آقا من شش ماه تو مسجدمون کار کردم که مردم به الهی عظم البلا بگن دعای فرج، به اللهم کن لولیک بگن دعای سلامتی، (آقا شما از ما بی‌کارتر بودی) حالا مردم به این بگن فرج به او بگن سلامتی اتفاقی نمیفته؟! ولی خوب حالا اینکه همه یکدل بگن دعای سلامتی مطلوب‌تره، به نظم، بیشتر کمک می‌کنه، این رو به این دلیل گفتم که بعضی‌ها فکر نکنند اسم اللهم کن لولیک تو روایت آمده، نَه.

**ادبِ قبل از دعا :**

امام قبل از اللهم کن لولیک گفتند دو کار را انجام بدید 1- بگید الحمدالله رب العالمین این خیلی مهمه و 2- صلوات بر محمد و آل محمد (اللهم صل علی محمد و آل محمد) بفرستید. روایت اینکه که قبل از اینکه دعای اللهم کن لولیک را بخوانید یعنی این‌جوری باید گفت الحمد الله رب العالمین اللهم صل علی محمد و آل محمد اللهم کل لولیک... حالا گفتید خوبه، جزء دعا نیست؛ ادب دعاست، مطلوبه. روایت داریم هر کار مهم که بدون حمد شروع بشه ابتره، یک روایت در مورد بسم الله شنیدید؟ کُلُّ امرٍ ذی بال لَم یُبدَأ بِبِسمِ اللّه فَهُوَ أبتر در مورد حمد هم روایت داریم که کل أمر ذی بال لم یبدا بحمد الله فهو ابتر این روایت رو داریم، داریم کل دعا لم یبدا بحمدالله فهو ابتر، اینم داریم یعنی هم به بسم الله داریم هم به حمدالله؛ یعنی دعا هم با حمد شروع بشه، پس قبل از دعا حمد و صلوات. برکات صلوات قبل از دعا را همه می‌دانید : صلوت دعای مستجابه و ... این روایاتش رو شنیدید همه اهل علم و فضلید، پس قبل از دعای اللهم کن لولیک خوبه حمدی بکنین خوبه صلواتی بفرستیم و دعا رو شروع کنیم.

نکته آخر : دعا، امام شناسی داره ؛ دعای اللهم کن لولیک دو صفت از امام زمان داره 1- ولی" اللهم کن لولیک 2- حجّت" الحجّة بن الحسن، بعد شش مقام رو برای حضرت می‌خواید و بعدش می‌گید حَتی تُسکنه ارضک طوعا و تمتعه فیها طویلا ترجمش چشه؟ حتی تسکنه هو ارضک طوعا ترجمش چیه؟ خوب یک کسی به شما میگه «مگه امام زمان ساکن زمین نیستند چرا در دعای اللهم کن لولیک می‌گویید تا او را ساکن زمین کنید؟» چی جواب بدیم؟! چرا در دعای اللهم کن لولیک می‌گوییم حتی تسکنه ارضک طوعا، ببینید بعضیا مثل شیخیه می‌گویند امام در عالم هورقَلیایی ست؛ امام زمینی نیست ماها می‌گیم امام زمینیه، شاید بعضی‌ها بهمون اشکال کنند میگن دلیلی که حضرت مهدی زمینی نیست اینه که در دعای اللهم کن لولیک می‌گیم حتی تسکنه ارضک تا او را ساکن زمین کنی پس او الان ساکن زمین نیست ما می‌خوایم این حرف رو رد کنیم حتی تسکنه ارضک یعنی چی؟ ببینید، دعا کلمه ای قشنگ داره حتی تسکنه ارضک ساکن زمین کنید در حالی که زمین و اهل زمین مطیع اویند همون حکومتی که امام ایجاد می‌کند الان امام ساکن زمین هست اما چون امام غایب است زمین مطیع او نیست اهل زمین از او اطاعت نمی‌کنند دقیقا تو دعا همین واژه رو آورده حتی تسکنه ارضک طوعا تا بیاد روی زمین در حالی که اهل زمین مطیع اویند، او حکومت کنه در اصل دعا برای حکومت حضرته خدایا کی می‌شه او بیاد او ندا در بده همه ی عالمیان لبیک بگن که انشاالله این اتفاق بیفته.

سوال دوم؛ تو دعا می‌گید و تمتعه فیها طویلا عدد مشهور برای مدت حکومت امام زمان هفت ساله، 300 سال گفتن، 310 سال گفتند، عددهای دیگه هم گفتند... یک روز به اندازه ی ده روزه گفتند، پنج شش عدد داریم اما تو روایات که دقت کنید عدد دقیق و مشهور و درست عدد هفت ساله، یک کسی می‌گه ما این همه دعا می‌کنیم میگیم و تمتعه فیها طویلا برا هفت سال؟! از حضرت آدم گرفته تا ظهور حضرت مهدی این همه حضرت آدم دعا کرده این همه پیامبرا دعا کردند برا هفت سال؟! (جواب) اصلا خدا می‌خواد پرستیده بشه، و زیبایی ظهور خداپرستی ست و به خاطر خود خداست، اصلا ظهور همینه و روایت داریم یک روز حکومتِ عدل، از هزار ماه حکومت ظلم بهتره یک روزش اگر امام زمان واقعا بیان یک روزم در این عالم حکومتشون باشه بسیار ارزشمنده، بازم تو جامعه این باید جا بیفته که ما اصلا گیر عدد نباشیم (این خیلی بحث مفصلی داره)، هدف خلقت ظهوره چون اصلا اگه ظهور نبود خلقت لَهو بود، اصلا خلقت برای پرستشه، تو ظهور حضرت پرستش رُخ میده، یک نکته اینکه البته یک روز که بیشتره، بلکه هفت ساله.

ولی یک نکته این که واقعا اگر به ما بگن امام زمان برای یک روز میاد هزاران سال میلیون ها سال مردم ضجه زدند برای یک روز مثل اینکه ما می‌خوایم به یک هدفی برسیم طرف بلند بشه از آمریکا از اروپا بیاد مشهد بره حرم زیارت و برگرده بهش می‌گیم کجا میری می‌گه بر می‌گردم امریکا می‌گیم برای چی می‌گه من آمده بودم زیارت، زیارتم کردم. اِه تو این همه راه اومدی!! میگه «من یک هدف داشتم بیام تو حرم امام رضا بگم السلام علیک یا علی بن موسی الرضا تموم شد اومدم یک زیارت جامع خوندم دارم برمی‌گردم» یه کسی از یک شهر دوری بیاد می‌خوام بگم من هدفم زیارت بود شما بلند بشید برید کربلا بگن آقا ده روز تو راه بودی از مرز شلمچه راه افتادی این همه راه آمدید همین سلام؟! می‌گه «من می‌خواستم روز اربعین تو کربلا باشم به من گفته بودند اربعین کربلا باشی این برکت رو داره آمدم و دارم برمی‌گردم» اون هدفه مهمه، خدا می‌خواد در زمین عدالتِ جهانی رخ بده، خدا می‌گه این اتفاق و لو در یک روز (که می‌گم هفت سال طول می‌کشه) اینو حواسمون باشه گیرِ زمان در حکومت نباشیم این یک.

2- اصلا هفت سال تمام نمی‌شه ظهور امام زمان شروعِ حکومت صالحانه خدا می‌گه ایام خدا سه روزند: ایام الله ثلاث یوم، یقوم القائم یک: روز قیام حضرت، دو: رجعت، سه: قیامت؛ که واضحه سه روز روز خداست یا سه دوران: دوران ظهور، دوران رجعت، دوران قیامت؛ اینکه میگن یوم الله یعنی چه؟ میگن بیست و دوم بهمن ماه یوم الله یعنی چی؟ همه روزها روز خداست، الان همین امروز روز خدا نیست؟ چرا، پس خدا گفته سه روز روز خداست چرا مثلا نگفته جمعه روز خداست؟ و گفته روز امام زمانه، اصلا برا چی می‌گن بیست و دوم بهمن ماه یوم الله یوم الله یعنی تجلی قدرت خدا یعنی قدرت خدا جلوه پیدا می‌کنه، الان قدرت خدا جلوه پیدا نمی‌کنه زیبایی ظهور اینه که قدرت خدا تجلی پیدا می‌کنه، جلوه پیدا می‌کنه، اصلا واضح بگم خدایی خدا با ظهور شروع می‌شه اصلا زیبایی ظهور حضرت اینه که خدا خدایی می‌کند الان جامعه بیش از اینکه نگاهش توحیدی باشه نگاهش چیه؟ شیطانیه، نگاهش طاغوتیه، امروز تمدن غرب اوج تمدن اومانیستم و فردگرایی و خودگرایه تمام ایسم‌های غرب از فردگرایی و از اومانیسم گرفته شده! انسان ها شده اند خود محور! آقا میان یک کار بکنند یَعبُودونَنی لا یشرکون بی شیئا ظهور یعنی وعده ی سوره نور آیه 55، یعنی همه می‌گن خدا، بخاطر خودِ خدا اللهم انا نرقب الیک فی دولت کریمه...

و تمتعه فیها طویلا یعنی حکومت حضرت شروعِ تجلی قدرت خداست و تا قیامت پیش می‌ره و تا قیامت ادامه داره، اگر می‌گید هزاران سال یا ده‌ها هزاران سال دوران غیبت و دوران انبیا بوده و اینا از حضرت آدم تا زمان ظهور واقعا جامعه تو مسیر دیگه ای بوده، اما از ظهور تا قیامت جامعه توحیدی می‌شه.

حالا یه جمله‌ی حاشیه‌ای بگم وارد دعای بعدی بشم. شاید بحث رجعت رو شنیده باشید. من برای خودم بحث رجعت حل شده نبود. یه موقعی رفته بودم شیراز. بهم گفتن اینجا یه عالِمیه خیلی باسواده. رفتم خونشون، گفتم من بحثِ رجعت رو خودم ده‌ها بار تدریس کردم اما برای خودم رجعت هَضم شده نیست، قبول دارم‌ها. درباره اش بیش از بیست، سی آیه وجود داره، از رجعت حدود 500 تا روایت داریم، رجعت تو جامعه کبیره آمده، تو آل یاسین آمده، اینکه مُرده‌ها دوباره زنده می‌شن و دوباره تو این دنیا زندگی می‌کنن، همه چی رجعت رو می‌دانم. به این عالم بزرگوار گفتم دلیل رجعت چیه؟ ایشون یه جمله گفت، همین روایت رو برام خوند. گفت تجلیِ قدرتِ خدا با ظهور شروع می‌شه، اوج جلوه‌گری خدا توی قیامته، و جامعه برای فهم قدرت خدا نیاز به رجعت داره. یعنی چی؟ یعنی خدا چه‌جوری از زمان حضرت آدم تحمل کرد؟! به تعبیر ما، 124هزار پیامبر رو برای هدایت فرستاد - برای اینکه سِیرِ طبیعی حاصل بشه - بعد پیامبر خاتم آمد، دین اسلام کامل‌ترین دین آمد، دوباره یازده امام آمدند، بعد حضرت مهدی(علیه السلام) آمد، بعد خدا غیبت رو قرار داد، خدا همه کاراش طبیعیه، سیر طبیعی عالم تا ظهور ادامه پیدا می‌کنه... با ظهور حضرت مهدی، جلوه‌گری خدا شروع می‌شه. اما جامعه صددرصد توحیدی نمی‌شه. جامعه کی توحیدیه؟ کِی تجلیه؟ تو قیامت، لذا با رجعت، جامعه همین‌جور میره جلو. یعنی جامعه در رجعتِ امیرالمومنین از ظهور امام زمان(علیه السلام) توحیدی‌تره. جامعه تو رجعت امام حسین توحیدی‌تره، یعنی به تعبیری شروع جامعه توحیدی با ظهور حضرت مهدی ست و تا قیامت ادامه پیدا می‌کنه...

و انصافا ظهور خیلی مهمه، اینم یه مقداری به این دلیل گفتم که واقعا بفهمیم که خدا چه قدر منتظر ظهوره، خدا می‌دونه که اصلا خداییش با ظهوره، چقدر منتظر ظهوره، ما معمولا هرجا بحث می‌کنیم می‌گیم ظهور یه مثلثه. یه ضلعش خداست، یه ضلعش امام زمان(ع)، یه ضلعش مائیم. خدا عاشق‌ترین عاشقان ظهوره، امام‌زمان عاشق‌ترین عاشقاست. اما فعلا ما ظهور را نمی‌خواهیم! یعنی خدا لحظه شماری می‌کنه ما ظهور رو بخوایم تا ظهور رخ بده...

در اللهم کن لولیک این برحمتک یا ارحم الراحمین جزء دعا نیست، اما خوندنش هم گناه نیست، بدعت نیست، ولی جزءِ دعا نیست، خوبه آدم رعایت کنه نخونه. تو دعا ایستادن هم لازم نیست، دعا بصورت نشسته هم می‌شه، حتی اون کلمه رو (القائم) واجب نیست بلند شدن، اما ادبه، ادب که می‌گم به این دلیله که، بعضی جلسه‌ها دیدم، بعضی خواهرها بلند می‌شن، یه کسی می‌گه بدعته، نه این‌ها رو شرع حرفی نداره، نه ایستاده، نه نشسته، به طور طبیعی می‌تونه نشسته هم بخونه، روایت داریم که روای می‌گه من ظهر جمعه بود رفتم خانه موسی بن جعفر امام کاظم(ع) دیدم آقا دارن نماز جعفر طیار می‌خوانن، ببینید نماز جعفر طیار چقدر مهمه که **امام** نماز "غیرِ امام" رو می‌خونه، خیلی مهمه‌ها، امام کاظم خودشون هم نماز دارن، اما راوی می‌گه تو ظهر جمعه دیدم حضرت امام کاظم(علیه السلام) دارن نماز جعفر طیار می‌خوانن، صبر کردم نمازشون تمام شد، بعد دیدم آقا دست به دعا برداشتن، از آقا پرسیدم برای چی دارید دعا می‌کنید، فرمودند برای ظهور فرزندم مهدی دارم دعا می‌کنم، هنوز آقا به دنیا نیامده امام کاظم نماز جعفر طیار می‌خوندند، برای ظهور دعا می‌کردند. بهترین عمل تو حرم امام رضا(علیه السلام) خوندن نماز جعفر طیاره، یعنی علی‌الظاهر هیچی ثوابِ نماز جعفر طیار رو نداره، با فضیلت‌ترین عمل چه بسا، نماز جعفر طیاره، بهترین زمان برای نماز جعفر طیار قبل از ظهر جمعه‌ست، یه جمله‌ای رو من جدیدا شنیدم که بهترین مکان برای نماز جعفر طیار حرم امام رضا(علیه السلام) ست؛ دو چیز شدها، یکی بهترین عمل شد نماز جعفرطیار، یکی بهترین مکان شد حرم، این رو حالا شنیدم باید تحقیق کرد، خدا توفیقمون بده بتونیم قبل از ظهر جمعه، نشد بعد از نماز صبح جمعه، نشد شب جمعه، نشد طول هفته، نشد ماهی یک‌بار، دو ماهی یک‌بار تصمیم بگیریم یه نماز جعفر توحرم برای ظهور حضرت بخوانیم. رفته نماز جمعه، تا نماز جمعه بخواد شروع بشه نماز جعفر طیار میخونه، البته نباید صفوف نماز بهم بخوره، البته شایدم مطلوب نباشه که همه نشستن و خطبه گوش می‌کنن کسی این وسط بلند شه و رکوش طول بکشه! دو تا دو رکعتی سریع بخونه، عین نمازِ صبح، بعد همین‌جوری که داره خطبه‌ها رو گوش می‌کنه سیصد مرتبه بگه، سبحان الله و الحمد لله و لا اله الا الله و الله اکبر... آدم نماز جمعه نشسته پای خطبه‌ها، قبل از اینکه خطبه‌ها شروع بشه، یا وسطش، دو تا دو رکعت سریع می‌خونه، سیصد بار رو می‌گه؛ نماز جعفر طیار خیلی ثواب داره، کبریت احمره، واقعا خیلی برکات داره، واقعا هم موثره، خدا توفیقمون بده، این نماز رو خیلی بخوانیم، من معمولا هرکی می‌خواد بیاد مشهد، یه گروهی، جایی، می‌گم مشهد میرید بدون نماز جعفرطیار برنگردید، یعنی آدم یه روز مشهده، دو روز مشهده، هر مقطعی برای زیارت آمده، واقعا حیفه! شما که لیاقت دارید، جِدی توفیق دارید و ساکن مشهدید حتما تو برنامه‌ها قرار بدید، و مهمترین دعا چی‌ می‌شه؟ ظهور پر خیر و برکت امام عصر، خدا توفیق بده شرمنده آقا نباشیم، خدا کنه آقا از ما ظهور رو خواستند بتونیم ظهورشون رو رقم بزنیم به برکت صلوات محمد و آل محمد.

6. بحث بعدیمون تو دعاها دعای عهده :

دعای عهد از کدوم امامه؟ روایت می‌گه : رُوِیَ عَن جعفربن محمد الصادق(علیه السلام) دعا از کیه؟ فارسی بنویسید، امام صادق(علیه السلام). زمان دعا؟ دعا کی باید خونده بشه؟ روایت داریم؛ عربیش اینه، مَن دَعا بِهذا العَهد أربعینَ صَباحاً کسی که چهل صبح این دعا رو بخونه... دو تا سوال اینجا مطرحه، کِی بخوانیم؟ «صبح‌گاهان»، نگفتند قبل از نماز صبح یا بعد از نماز صبح، گفتند کسی که چهل صبح بخونه، مراد از صبح، صبح عُرفیه؛ یعنی الان کسی وارد مسجد بشه ببینیم به ما می‌گه صبح بخیر؟ اگه می‌گه پس تا الان می‌شه خوند، ببینید جامعه تا کی می‌گه صبح؟ صبح عرفی، تا 9 می‌گید صبح، صبحه، یعنی اگر یه کسی مثلا نیت کرد چهل صبح بخواند، یه روز بعد از نماز صبح خواست بخوابه، یا حوصلشو نداشت، یا به هر دلیلی، 9 صبح هم می‌شه بخونه، 10 صبح هم می‌شه بخونه، صبح‌گاهان هم می‌شه، نهایتش همینه. اینکه گفتم زمانش صبحه، از همین روایت گرفته شده. نکته دوم چهل صبحه، یه سوال جِدّی مطرحه که این 40 روز باید پشت سر هم باشه، یا نه می‌تونه تو کل عمرش 40 صبح بخوانه، علامه مجلسی تو بحار می‌گن از روایت‌های عدد چهل برداشت می‌شه که 40 روز پشت سر هم باشه، این نظر علامه‌ست تو بحار، محدث بزرگی مثل علامه مجلسی می‌گه باید 40 صبح پشت سر هم باشه، شاید یه کسی هم در بیاد بگه نه، 40 صبح می‌تونه پراکنده باشه.

**فضیلت دعا:** کسی که 40 صبح بخونه، چهار چیز بهش می‌دن: 1. یار امام زمان(عج) می‌شه 2. به هر کلمه هزار حسنه بهش میدن 3. به هر کلمه هزار گناهش رو می‌بخشن 4. جزء رجعت‌کنندگان می‌شه. راه‌کار برگشت به دنیا، دعای عهده، برداشت اینه کسی که این‌کار رو انجام ‌می‌ده - ببینید بزرگواران این نکته رو کاملا دقت کنید - 1. جزء یاران می‌شه 2. جزء رجعت کنندگان می‌شه 3. به هر کلمه هزار حسنه بهش می‌دن 4. هزار گناه رو می‌بخشن. یکی می‌گه که همین‌که دعای عهد رو بخونیم این 4 تا چیز رو بهمون می‌دن؟ بله. آقا این سوره‌ی قرآن رو، سه تا سوره توحید رو بخوانیم ثواب یه ختم قرآن رو می‌دن؟ بله. میدن اما مَن جاءَ بالحسنه مهم چیه؟ مهم نگهداریشه، مَن جاءَ یعنی آوردنِ حسنه مهمه.

هر قدم به سوی مسجد برداری صد هزار حسنه بهت می‌دن، روایت داریم یه نماز در مسجد ثواب چهل سال نماز در خانه رو داره، یعنی شما خونتون دو قدمی مسجد باشه، دو قدم بیای این‌طرف‌تر هم هر قدمی که برداشتی صد هزار حسنه برات نوشتن، هم وقتی وارد مسجد شدی خدا بهت خوش‌آمد گفته، چون روایت داریم هر کی وارد مسجد می‌شه خدا بهش خوش‌آمد می‌گه، چون صاحب‌خونه خداست، از دو متر اومدی، دو دقیقه وقت گذاشتی، پنچ دقیقه وقت گذاشتی اومدی، جابر اومد کنار پیامبر، گفت یا رسول‌الله می‌خوام خونمو بفروشم بیام کنارِ مسجد خونه بگیرم، پیامبر گفتند نمی‌خواد این‌کار رو بکنی، گفت پیامبر می‌خوام همسایه مسجد بشم، گفتن نه، گفت برای چی؟ گفتن خونت از مسجد دورتر باشه، هر قدمی که به سوی مسجد برمی‌داری کلی ثواب برات می‌نویسن این ثواب رو از دست نده...

\* یه نگاه اجمالی: بخوام وارد دعا بشم، راحت‌ترین تیتری که می‌تونم بزنم «زندگی مهدوی بر اساس دعای عهد» است، هفت گام یا هشت گام رو بحث کنیم:

همه ما می‌خوایم کار مهدوی کنیم، مرتب هم این سوال پیش میاد، ما بخواهیم حرکت مهدوی بکنیم چه‌کار کنیم؟ یا فرق منتظران با غیر منتظران چیه؟ در جمع ما چه کسی منتظره؟ این سوال‌هایی که دائما مطرح می‌کنیم، من هفت تا راه‌کار یا هشت ‌تا راه‌کار بر اساس دعای عهد مطرح می‌کنم جِدی عملش کنیم، دعا کنید خودم هم عمل کنم و فقط گوینده نباشم.

1. بحث توحید رو محکم کنیم: اللهم رب النور العظیم و رب الکرسی الرفیع. چی می‌فهمید از این جمله؟ اولین محور زندگی مهدوی خداشناسیه، بحث توحید رو محکم کنیم. تو دعای عهد 16 صفت از خدا آمده، رب النور العظیم، رب الکرسی الرفیع، رب البحر المسجور، نظام زندگی باید توحیدی باشه، خدا حفظ کنه آیت الله حسن زاده آملی، می‌فرمودند روزی هزار بار بگو الله، همین‌جور که صبح از خواب بلند می‌شی بگو الله الله دائما بگید. نظام زندگی باید توحیدی باشه، دعای عهد می‌گه، بهترین مدل خداشناسی چیه؟

2. خداشناسی همراه با بیان نعمت‌ها: اگر کسی زندگیش توحیدی نیست بهترین راه جذب او به مسیر توحید بیان نعمت‌های خدائیست، تو زندگی مهدوی کسی می‌تواند امام زمانی شود که یک. خدا را بشناسد، دو. خود را بشناسد، یعنی چی خود را بشناسه؟ یعنی بفهمه تمام هویتش را از خدا بگیره: تمام جایگاه، شخصیت و شأنیت و حاجت همه چی بدست خداست، اصلا به خدا نیاز داره، اللهم انی اسئلک خدایا من از تو سوال می‌کنم، چرا از تو؟ چون یا حیا قبل کل حی، بعد کل حی، حین لا حی، محیی الموتی، ممیت الاحیاء، حی لا اله الا انت، خدایا چون همه عالم به دست توست، بِیَدِکَ الخَیر، عَلی کُلِّ شَیءٍ قَدیر، منم اِنّی اسئلک، جالب اینه تو دعای عهد نمی‌گید از تو می‌خوام، مثل اینکه آدم پیش یه بزرگی می‌ره، بگه من از شما می‌خوام، اونم می‌گه چی می‌خوای؟ خدایا من اگه بخوام و از تو بخوام، من محدود کردم توی خدا رو، دعای عهد قشنگ می‌گه انی اسئلک من به تمامه از تو سوال می‌کنم، چون تو این اوصاف رو داری، چون تو این بزرگی و جایگاه رو داری، انی اسئلک این صفات حضرت حق رو دارید بیان می‌کنید، پس هم خداشناسیه، (معمولا مشهد این جمله رو هر سری بیام، اصلا با هر گروهی، می‌گم بریم حرم امام رضا(علیه السلام) وقتی وارد رواق شدیم، تو یکی از رواق‌ها یه قرآن برداریم، تو حرم وارد شدیم قرآن رو سرمون بگذاریم بگیم امام رضا کمکمون کنید اندیشه‌مون خدایی بشه، این قرآن رو بذاریم رو سرمون، امام رضا کمکمون کن، یقین پیدا کنیم، حرف‌های خدا تو قرآن راسته، شب‌های قدر این جمله رو جدی به خدا بگید، خدایا مقدرات ما رو به گونه‌ای رقم بزن که سال دیگه توحیدی زندگی کنیم)

اگه می‌خوایم توحیدی زندگی کنیم یه ذکر رو روزی بیست، سی‌بار بگید، یادداشت کنید خوبه. من از آیت الله حائری شیرازی یاد گرفتم، خدا حفظشون کنه، آیت‌الله حائری شیرازی وارد جلسه‌ای شدند، گفتند کی جَدّ پنجمش رو می‌شناسه؟ هیچکی نمی‌شناخت، گفتن کی قبر جد پنجمش رو بلده؟ هیچکی بلد نبود. گفتند صد سال دیگه بچه‌های ما نه قبر ما رو بلدن نه اسم ما رو، بعد ایشون می‌فرمودند، روزانه بارها بگید صد سال دیگه هیچ اسمی از من نیست من الان این‌قدر ذوق می‌کنم تو تلویزیون میرم، آدم کیف می‌کنه، ولی چهار روز دیگه وقتی آدم رو حذف می‌کنن، این‌قدر آدم غم به دلش میاد، یعنی طبیعیه‌ها، هر چی گیر آدم میاد، وقتی گرفته می‌شه غمش بیشتره، اینو کاملا داشته باشید، این بازیگرها، این فوتبالیست‌ها، این چهره‌های مطرح تا می‌افتند می‌گن کاش مطرح نشده بودیم، این غریبی و غربت و تنهایی که به سر آدم میاد، دنیا این‌جوریه، گاهی آدم به یه حد ضعفی می‌رسه که اگه یه استکان چایی برای آدم میارن و بعد یکی بیاد برداره، آدم بیش‌تر از این غصه می‌خوره تا اینکه براش میارن، اصلا وضع دنیا این‌جوریه!!! هر چه از دنیا به آدم رو آورد گرفتنش سخت‌تر از دادنشه، بعد آدم می‌گه ای کاش از اولش نداشتم، خدا کنه زندگیت دنیوی نشه، اگه می‌خوایم ذهنمون راحت بشه، جِدّی امام زمانی بشیم، واقعا روزی ده، بیست بار بگیم صد سال دیگه هیچ اسمی از ما نمی مونه؛ مشهور بشه، مطرح بشه، جهانی بشه، میلیونی بشه، همه بشناسن، تو نشریه یه کسی یه موقع خیلی گرفته بود گفتم چته، گفت «مسجد ما تو کانونمون یه نشریه زدن اسم منو ننوشتند» گفتم خوبه بری سکته کنی! خب ننوشتند حالا چهار روز دیگه نشریه رو پاره می‌کنن میندازند تو جوب! خیلی آدمای مقدسیه اما گیره! گاهی من تو دانشگاه‌ها دیدم بسیج با نهاد مشکل داره، چرا؟ چون فلان جلسه برگذار شد، از فلان مجمع تقدیر نشد، از اون کانون شد، از این کانون نشد، اینجا اسم فلانی برده شد، اسم فلانی برده نشد، آدم گاهی گیر این اسمه، گیر این شهرته، گیر این نامه، گیر این عنوانه، گیر این جایگاهه، بذارید این جمله آیت‌الله جاودان رو بگم خدا حفظشون کنه. چند شب پیش تلویزیون صحبت می‌کردن، از قول آیت‌الله شاه‌آبادی.

فرموده بودن یکی از علما حالشون بد شده بود، رفتیم دیدنش، تا رفتیم دیدنش نشستیم، شروع کرد به حرف زدن، مریض شده بود دیگه دَم مرگ بود، گفت «ما تا کسی شدیم خدا جون ما رو داره می‌گیره» تازه حالا علم‌ و شهرت و مرجعیت نگفتند «تازه داریم مطرح می‌شیم، جا می‌افتادیم و همه چی جور شده خدا داره جون ما رو می‌گیره» آیت‌الله شاه‌آبادی فرموده بودند دیدیم داره کفر می‌گه، یه عمر درس خونده، عالم شده، آیت‌الله شده با کفر از دنیا میره، از شدت ناراحتی از پیشش بلند شده بودند، آقای جاودان می‌فرمودند از خانه که آمده بودند بیرون دیده بودند گریه اهل خانه بلند شد، از دنیا رفته بود، آدم گاهی سرگرم می‌شه، گاهی فردی با یه شیعه ی علی بن ابی طالب شش ماه اختلاف داره، سر چی؟ تو چرا فلان جا پُشتی پشتِ من نگذاشتی؟! تو چرا فلان جا جلوی من بلند نشدی؟! تو چرا فلان جلسه ما رو تحویل نگرفتی؟! شما چرا ما رو دعوت نکردید؟! شما چرا هدیه این‌جوری به ما دادید؟! چرا چرا چرا؟! واقعا این ذکر رو بگیم اگر همه عالم دور ما بچرخند، صد سال دیگه بچه‌های ما هم قبر ما رو بلد نیستند...

حضرت چندی پیش به کسی فرموده بودند، بنا بود تو فلان شهر ایران (ایشان اسم شهر رو فرموده بودند) زلزله بیاد، اما به وجود بعضیا که برای ظهور ما دعا می‌کردند زلزله رو برداشتیم، یعنی آقا می‌گن یه پیر زن بی‌سوادی گوشه این شهر داره برای فرج ما دعا می‌کنه، ما به وجود او به کل این کلان شهر برکت دادیم... اینکه آدم سرگرم عنوانه!!! سرگرم لقبه! همش کشکه کشکه. خدایا ما رو از تعلقات دنیا نجات بده، خدایا جدی این ذهن ما رو آسوده کن! که به هیچی غیر از فرج فکر نکنیم! یعنی اگه ذهن آدم درگیره، اینجا تو اداره این‌جوری برخورد کرد، اون کارمند این‌جوری کرد، اون کارمند این‌جوری نکرد، تو بازار با من چه‌جوری برخورد کرد، تو مدرسه این‌جوری شد، این‌جوری نشد... تا ذهن درگیره، آدم نمی‌تونه مهدوی فکر کنه، تا ذهن تو خوابیدن و بیدار شدن نظام دنیا رو داره می‌بینه این ذهن واقعا باید آزاد بشه تا غم آدم غم غربت امام عصر(عج) بشه. امام زمان(ع) با پنج صفت مطرح شدند.

3. امام شناسی: اللهم بَلِّغ مَولانا الإمامَ الهادِی المهدی که قیام به امر هم کردند، مولانا اولین صفت امام زمان(علیه السلام) ولیه، ولی یعنی چه عزیزان؟ ولی از قُرب گرفته شده، اصل در معنای ولی قُربه، ولی یعنی قرب قرب قرب، برای ولی 27 معنی ذکر شده، "اِبن فارس در مَقایس اللغة" میگه همه ‌ی معانیِ ولی به یک معنی بر‌می‌گرده؛ به معنای قُرب، علامه طباطبایی تو اَلمیزان میگن «وقتی می‌گی فلانی ولیِّ منه یعنی بین من و او هیچ حائلی نیست» این خیلی مهمه‌ها، علامه در کتاب تفسیر المیزان می‌فرمایند وقتی می‌گی فلانی ولی منه، یعنی نزدیک‌ترین به منه، شما به امام زمان(علیه السلام) می‌گید اللهم بلغ مولانا سلام بر اون کسی که ولی منه، خیلی به من نزدیکه، بین من و او هیچ حائلی نیست، یه کسی می‌گه «بابا اول صبحه، تازه نماز صبحت رو خوندی بگیر بخواب» نمی‌گی اللهم بلغ صاحب‌الزمان، بلغ بقیة‌الله، بلغ حجة‌الله، می‌گی بلغ مولانا؛ این خیلی مهمه امام زمان(علیه السلام) رو این‌جوری می‌دونم، امامه، پیشوای منه، هدایت کنندۀ منه، هدایت شده است و دغدغه هدایت رو داره، انصافا پنج صفتِ عاشقانه رو از امام می‌گی. یعنی امام زمان(علیه السلام) رو تو دعای عهد می‌خواد معرفی کنه، یه سری اوصاف پیوندی رو مطرح می‌کنه؛ ایشان هم ولیه، هم هدایت کننده است، هم پیشواست، من پیشوا دارم، من وقتی می‌گم اللهم بلغ مولانا الامام کسی که صبح دعای عهد می‌خواند دیگر انسان آزادی نیست، دیگه از خونه می‌خواد بیاد بیرون، با خودش میگه امام چه‌جوری حرکت می‌کنه؟ همون ‌جور حرکت می‌کنم، امام کجا می‌شینه؟ همون‌جا می‌شینم. امام چی‌کار می‌کنه؟ واقعا بزرگواران یکی از برنامه‌های حضرت اینه که از لغویات دورند، شما ها متدینید، مذهبید خانم‌ها محجبه، همه واقعا تو کلاس متدین، یه فُولی که ما مذهبی‌ها داریم گاهی کار لغو می‌کنیم، واقعا این شبکه‌های مجازی (اگه نگم صد در صد) غالبا جزء وقت تلف کنی چیزی نیست. یه جمله قشنگی داشت آقای پناهیان می‌گفت «تو انبوهِ اطلاعاتِ دنیا، بی‌سوادیه» یعنی آدم همین‌جوری اطلاعات پراکنده که می‌گیره رشد پیدا نمی‌کنه، همین‌جوری می‌شینه، تو شبکه این همه مطلب می‌بینه، پای اینترنت می‌شینه 20 شبکه میره، همین‌جور اخبار پراکنده می‌بینه، یک موضوع رو بگیریم رو اون موضوع کار کنیم. وقتی شما می‌گی من امام دارم یعنی بسم الله الرحمن الرحیم، من پیشوا دارم تصور کن امام زمان(ع) موبایل رو روشن کنه چی‌کار می‌کنه؟ نمی‌خوام بگم امام این‌کار رو انجام میده یا نه، یعنی امام زمان اومد خونه‌ی ما سر سفره، کجای سفره می‌شینه؟ امام زمان(علیه السلام) چی‌می‌خوره؟ می‌شه این‌جوری بود، من به خودم اول باید بگم. سفره که پهن می‌کنیم، امام سر این سفره می‌شینه یا نمی‌شینه؟ امام اصلا خونه ما میاد یا نمیاد؟!

من وقتی می‌گم امام دارم یعنی من وقتی می‌خوام دهن باز کنم و حرف بزنم، امام شنونده ی سخن منه، امام پیشوای منه، و بعد به من فرمودن اَلّا وَ اِنَّ لِکُلِّ مَأمومٍ اماماً یَقتَدی بِه امیرالمومنین به عثمان حنیف نوشتند هر مأمومی یه امام داره که باید به اون امام اقتدا کنه، اگر به امام اقتدا کنیم چی گیرمون میاد؟ امیرالمومنین تو نهج‌البلاغه می‌گن و یستضی به نوره به مقدار اقتدای به امام، عمر آدم برکت پیدا می‌کنه...

این رو یادداشت کنید. اصلا مفیدترین عمرها، با برکت‌ترین عمرها، اقتدای به امامه، اثر اقتدای به امامه، اللهم بَلِّغ امام... من امام دارم من پیشوا دارم به مقدار اقتدا عمر آدم برکت پیدا می‌کنه، واضح‌تر بگم دغدغه امام زمان دغدغه ظهوره. من وقتی تو دعای عهد می‌گم اللهم بلغ مولانا الامام یعنی دغدغه من هم باید دغدغه چی بشه؟ ظهور بشه. انسان‌هایی که برای ظهور برنامه‌ریزی می‌کنن، عمرشون از همه آدم‌ها مفیدتر و با برکت‌تره، ما همش دعا می‌کنیم خدایا به عمرمون برکت بده، خدایا ما رو مفید قرار بده، خدایا تو دنیا و برزخ و قیامت جایگاه داشته باشیم راهش اقتدا به امامه، و تو هر عملی که آدم اقتدا به امام نکنه عقبه دیگه اینو خودتون می‌دونید، حالا دیگه من نمی‌دونم؛ مکروهاته، مباهاته... اگه واقعا هم می‌شینید پای این سریال های مختلف تلویزیونی یه تسبیح دستتون بگیرید ذکر بگید، من نمی‌گم نبینید، می‌بینیم، منم می‌بینم، ولی اگه واقعا آدم می‌شینه می‌بینه به تعبیر حاج‌آقا قرائتی شامش رو سرِ سریال قرار بده، یعنی واقعا ما تو دنیا وقت نداریم یه ساعت سریال ببینیم، یه ساعت شبکه 1و 2، واقعا بگید یه سریال می‌بینم هم تو این سریال شامم رو می‌خورم هم با اعضای خانواده گفت‌وگو می‌کنیم، هم همه کارم رو انجام می‌دم کنارش هم یه ذره بفهمم چی‌داره می‌گذره، نبینید، جدی روز قیامت عقب می‌افته! عقب می‌افته! عقب می‌افته! حالا بر فرض هم آدم نشست، حداقل یه کار مفیدی انجام بده. یعنی آدم رو یه مبلی گوشه صندلی بشینه، 45 دقیقه، آخرش هم تموم می‌شه چی می‌شه؟! من یکی دو بار این شبکه ی "آی فیلم" رو برخورد کردم گریه‌م افتاده، خانمم می‌گه برای چی گریه می‌کنی؟ می‌گم ما یه روزی نشستیم کل این سریال رو دیدیم حالا آدم غصه می‌خوره عمرش کُلِّش چه‌جوری رفته!! آدم جاهل‌ بوده نشسته دیده، حالا هم که دیده جاهله، یعنی واقعا آدم می‌بینه اما... واقعا عُمرِه عُمرِه عُمرِه!

قَد اَفلَحَ المُومِنون اَلَّذینَ هُم عَنِ الَّغوِ مُعرِضون به یه کسی ماهواره داشت بهش گفتم برای چی ماهواره داری؟ گفت این سریال‌های تلویزیون داخل وقتم رو پر نمی‌کنه. خدا کمکمون کنه!!

4. عهد با حضرت: عهد با حضرت باید 4 ویژگی داشته باشه: 1. تجدید عهد 2. دوام عهد 3. تبدیل شدن عهد به بیعت 4. روی‌گردان نشدن. اللهم انی اُجَدِّدُ تجدید می‌کنم جالبه تو دعای عهد نمی‌گی فقط الان که عهد می‌خوانم بلکه میگی و ما عِشتُ مِن اَیّامی تمام زندگیم، عهد با امام زمان(علیه السلام) این خیلی مهمه. تمام زندگیم عهد با امام زمان(ع)، عهدا و عقدا و بیعتا تبدیل شدن عهد به بیعت. چهارم روی‌گردان نشدن؛ لا اَحولُ عَنها وَ لا اَزولُ اَبدا که یعنی عهد دائمی. عهد با امام زمان(عج) یعنی دَوامِ عهد یعنی 24 ساعته انسان عهد بسته است. خوابش بیداریش نشستنش... برای اینکه تو عهدمون باید با وفا بشیم. وفا یعنی چه؟ قمر بنی هاشم باوفا بود یعنی چه؟ وفا یعنی با تمام وجود گام برداشتن ولی باز خود را بدهکار دانستن! وفای به عهد یعنی من با تمام وجود برای امام زمان(علیه السلام) قدم بردارم اما خود را از امام طلب‌کار ندانم، بدهکار بدانم، وفا یعنی کربلایی شدن، وفا یعنی جُون شدن، سَعیدِ بن عبدالله شدن، یعنی همه‌ی اینایی که جونشون رو برای امام حسین دادند ولی خودشون رو بدهکار می‌دونستند، قمر بنی هاشم یعنی همه چی داد باز هم در مقابل حسین(ع) احساس شرمندگی می‌کرد. آقا ببخشید من نتونستم آب برسونم. احساس کم‌کاری می‌کرد. آدم به جایی می‌رسه عهدش وفا باشه، بعد از اینکه عهد بستیم، مقام یاریه.

5. مقامِ یاری : هشت مقام رو در دعای عهد می‌خوانیم. اَنصار، اَعوان، ذابّین، مُحامین - 8 مقام تا – و المُستَشهَدین راحت بگم کسی که با امام زمان(علیه السلام) عهد می‌بنده گام پنجم در زندگیش آمادگی برای یاری حضرت. امام بیش از اینکه در دوران ظهور نیاز به یار داشته باشه در دوران غیبت نیاز به یار دارند. شما در دعای عهد می‌گید امروز یار امام بشم، امروز دفاع کنم، امروز توی رکاب امام بشم. بخوام یه جمله نتیجه بگیرم دعای عهدی که یه قدم بیاد؛ از دین‌دار، تبدیل به دین‌یار شدنه. دعای عهد می‌گه خدایا من از امام دفاع کنم. شما یه موقع از خودت دفاع می‌کنی مسجد میای، دوره مهدویت میای. اما یه وقت یک قدم میای جلوتر، دغدغه ی دین باید داشته باشی، بخوام این فراز رو ترجمه کنم دست به دعا بردارید یه دعا بکنم. بارالها، پروردگارا عُرضه تریاکی‌ها رو به ما عنایت بفرما! ما به اندازه تریاکی‌ها عرضه داشته باشیم آقا میاد. اینو بهش مطمئنم. من خیلی زندان رفتم، بعد از سخنرانی هم معمولا بندهای متعدد رفتم اهل گناه یه ویژگی مشترک دارند تنهاخوری نمی‌کنند، طرف معتاده رفقاش هم تریاکی می‌کنه، دزده رفقاش هم دزد می‌کنه، خونه خالی پیدا می‌کنه رفقاشم دعوت می‌کنه. یعنی اهل گناه تو گناه تنهاخوری نمی‌کنن. به هر زندانی گفتم چی شد اینجا آمدی. گفت فلانی این‌جوری این‌جوری دعوتم کرد، اون یکی همین‌جور. اما اهل معنویت - به طور طبیعی - در معنویت تنها خورند!! بعد جالبه این تریاکی‌ها وقتی ترک می‌کنه می بینید که بیش‌ترین و منظم‌ترین جلساتِ تو کشور جلسات ترک اعتیاده. یعنی شما شاید تو این مشهد صدها جلسه داشته باشید جاهای متعدد، هر شب 100 تا 50 تا دور هم جمع می‌شن، جشن تولد می‌گیرن. چند وقت پیش تو یکی از همین جلساتشون رفته بودم می‌گفت من هفت ساله هر شب سه چهار ساعت میام، گفتم برای چی؟ گفت «برای اینکه به بقیه روحیه بدم تو ترک بمونن» یعنی تا می‌کِشه می‌کشونه. تو یه کمپی داشتم وارد می‌شدم دیدم یه کسی دست رفیقش رو گرفته به زور به مسئول کمپ می‌گه اینم راش بدید. مسئول کمپ می‌گفت خرج داره، گفت همه خرجش رو جور می‌کنم تا این رفیقم هم ترک کنه... ولی من نماز می‌خوانم، همسایم نماز نمی‌خوانه ککم هم نمی‌گزه. من مسجد میام با خدام، کسی که تارک الصلاة داره خودکشی می‌کنه، داره چاقو تو شکم خودش فرو می‌کنه. اون‌وقت پس‌فردا تو محشر به من می‌رسه، می‌گه تو که یه عمری مسجد رفتی، نماز خوندی دعا خوندی، چرا یه بار نیومدی در خونمون چهار تا جمله هم بهم نگفتی. چرا یه بار نیامدی در مغازه ما، چرا چهار تا جمله از دین بهم نگفتی؟ خدا به موسی و هارون گفت برید سراغ فرعون که طغیان‌گره فقولا لَه قَولاً لَیِّنا لَعَلَّه یَتَذَکّر یَخشَعُون خدا به هدایت فرعون هم چشم دوخته بود.

بزرگواران، انتظار فقط یه کلمه نیست! هر جا از انتظار بحث میکنم میگم اصلا منتظر عین مُجاهده و چون مجاهد دین‌یارِه. در دانشگاه شلمچه و طلائیه به ما میگن «ما نیومدیم بگیم شهدا شرمنده‌ایم، عقب افتادیم، خاک بردایم بریم، به ما گفتن برو اروند لب اروند بشین تو شلمچه، تو فکه، تو طلائیه بفهم انتظار یعنی این. انتظار یعنی دغدغه دین داشتن.» تو فیلم مختار وقتی من دیدم این خولی لعنة الله علیه این سر مطهر امام حسین سلام الله علیه رو داره می‌بره، گفتم واقعا خدا چی کشیده تو کربلا! خدا فقط کربلا رو ندید خدا همه ی این‌ها رو دید، خدا کربلا رو تحمل کرد فقط به یه دلیل؛ اینکه دین بمانه. خدا تحمل کرد به سر امام حسین این‌جوری بیاد فقط برای اینکه دین بمانه. یعنی خدا به تعبیر ما گفت طوری نیست حسینم این‌جوری بشه، علی‌اصغر هم این‌جوری بشه اما دین بمانه و امام حسین هم گفتند طوری نیست. بزرگواران! ما هم اگه می‌خوایم ظهور رخ بده باید کربلایی بشیم. کربلایی شدن یعنی دغدغه ی دین داشتن. ببینید چی‌کار کنیم یه نفر با خدا رفیق بشه. دعای عهد این رو برامون ترسیم می‌کنه می‌گه «دین رو یاری کنید» می‌گه اگه واقعا می‌ببینید یه کسی گناه می‌کنه، اگه می‌ببینید یه کسی یه آنتن ماهواره خونش آورده‌، واقعا این کار رو انجام بدیم یه کیلو شیرینی بخریم بریم در خونشون این آنتی که شما آوردید این دَه تا ضرر رو داره...

خانواده‌هایی جمع بودند در یه جلسه اولیاء مربیان بود گفتم: من نمی‌گم شما نبینید، شوهراتون نبینند، یا شوهرا ببینن زن‌ها نبینن، پدر و مادرها ببینن یا نه. الان شما مقطع راهنمایی فرزند دارید اوج دوران بلوغه نه به خاطر قیامت، نه به خاطر خدا، نه به خاطر امام زمان(ع) به خاطر اینکه بچه‌تون از دست نره سه سال تَرکش کنید. یک ساعت کل حرفمم سر این بود، تو این مقطع کنار بگذارید یه موقع لازم می‌شه یه کسی به خودش بگه، یه کسی برای فرزندش بگه... به داد برسیم، یه موقع لازمه ده بار بریم یه مغازه هر شب یه روایت تو فضیلت نماز جماعت بگی. تو یه جلسه خواهران می‌گفتم، گفتم خوش به حال اون خانمی که به یه خانمی تذکر حجاب بده و اون خانم بزنه تو گوشش. واقعا خوش به حالش. خوش به حال اون خانمی که یه کسی، خیابونی، جایی تو مشهد چادرشو بکشن حداقل این خانم روز قیامت می‌تونه به زینب کبری بگه چادر منم کشیده شد. می‌تونه به صدیقه طاهره بگه به منم سیلی زدن. یعنی ما باید برای دین قدم برداریم، ما باید برای دین، دور دنیامون خط بکشیم، ما باید برای دین دنیامون رو کوچیک کنیم، ما باید برای دین سرمایه‌گذاری دنیوی کنیم، ما باید برای دین گاهی از حقوقمون بزنیم، گاهی 10هزار، 20 هزار نمی‌دونم ببینید برای دین چه ‌کار باید کنیم؟!

6. گام بعد رجعتـه. آدمی که یار می‌شه می‌گه والمستشهدین بین یدیه انسانِ منتظر آماده برای بازگشته، چون در دوران غیبت یار شده، می‌گه اللهم ان حال بینی و بینه الموت خدایا اگر مُردَم و آقایم نیامد فاخرجنی من قبری معتذرا کفنی شاهرا سیفی برگردم سرزنده و پویا همراهِ امام باشم دعای عهد به آدم می‌گه اگر برای دوران غیبت آماده شدی، آماده برای بازگشت هم باش، آماده ی رجعت باش. دو گروه برمی‌گردند خوبان خوب، بدان بد. تو رجعت نمره اولی‌ها میان. تو رجعت نگفته مومن میاد، مومن یعنی شیعه، تو قرآن هم مومن یعنی شیعه، تو رجعت می‌گه لا یَرجوا اِلّا مُومِنٌ مَحض اَو کافِرٌ مَحض مومن نمره اول میاد. شما که مؤمنید شما که با ایمانید جِدی یه قدم آدم بالاتر برداره مومن محض بشه. مومنِ یه کاسه بشه. چی می‌شه؟ برمی‌گرده به دنیا، برگرده چی می‌شه؟ 40 روز به ما گفتند دور زندگی دنیا خط بکش، دور راحتی دنیا خط بکش اونوقت برگرد کنار امام حسین زندگی کن، برگرد کنار امام زمان زندگی کن، برگرد کنار امیرالمومنین زندگی کن. رجعت از ظهور شروع می‌شه تا قیامت هم ادامه داره، حضرت ابراهیم میان، حضرت نوح میان، هر کدام تو یه زمانی میان، همه با هم نمیان. 124 هزار پیامبر برمی‌گرده، رجعت یعنی بازگشت.

7. گام بعدی دعا برای ظهوره: زندگی مهدوی یعنی دعا برای ظهور، زندگی مهدوی یعنی جِدی دعا کردن اللهم اَرِنِی الطَّلعَةَ الرَّشیدَة وَ القُرَّةَ الحَمیدَه وَ اکحَل ناظِری بِنَظرةٍ مِنّی اِلیه وَ عَجِّل فَرَجَه جِدّی‌ترین دعا برای ظهور حضرت باشه، یه کاری نمی‌دونم می‌شه یا نمی‌شه، صبح‌های جمعه شاید بشه، اونم قربانی کردن برای سلامتی حضرته. اگه حداقل از همین جمعه بشه شروع کرد. شاید مثلا هفته‌ای نصف گوسفندم هم پول جمع بشه، یه گوسفند هم جمع بشه تو مسجدها گاهی این کار رو بکنید. یعنی واقعا صدقه بدیم به قصد سلامتی حضرت قربانی بشه، یه صدقاتی یه گوسفندی قربانی بشه بین فقراء، وقتی به یه فقیری آدم یه کیلو، نیم‌ کیلو گوشتی بده بعد بگه هدیه از طرف امام زمان(عج)... باید جا انداخت نام و توجه به حضرت رو. و اصل خونِش به قصد سلامتی و فرج باشه بزرگان علم اخلاق می‌گن خیلی موثره. یعنی اصلا خون ریختن برای دفع بلا خیلی موثره. گاهی هم آدم خودش گرفتار می‌خواد بشه خون ریختن خیلی اثر داره. اگه تومسجدی تومسجد این‌کار رو بکنید. تو اداره‌اید تو اداره این‌کار را بکنید، تو محیط‌هایی که ارتباط داریم. خانواده باز یه مجموعه‌ای... می‌تونیم جمع کنیم واقعا موثره. اینم یه جوری دعا برای حضرت. یه جور هم دعاهایی که می‌دانید و می‌خوانید.

8. شناخت حکومت امام: جامعه منتظر برای منتظر شدن باید حکومت رو بشناسه. آدمی که می‌خواد منتظر باشه باید بدونه که حکومت چه خبره، انسانی می‌تواند منتظر شود که حکومت رو بشناسه. دعای عهد قشنگ بیان می‌کنه وَامُرِ اللّهُمَّ بِه بِلادَک وَ اَحیِ بِه عِبادَک بعضیا ظهور رو کشتار جا انداختن! اما سلام و درود خدا به امام صادق، می‌گن ظهور امام زمان(عج) آبادیه زمینه. ظهور امام زمان(علیه السلام) حیات بندگانه. ظهور امام زمان(علیه السلام) وَ سُرَّ نَبیَّک محمدصلی الله علیه و آله بِرُؤیَـتـِه روشنی چشم پیامبره. نزدیک 10،15 صفت از حکومت آمده همه شون اوصاف قشنگیه. اگه می‌خواهیم عاشق ظهور بشیم اگه میخواهیم منتظر بشیم، زندگیمون مهدوی بشه باید حکومت رو بشناسیم. شناخت حکومت خیلی موثره. اگه بخوایم بچه‌هامون رو مهدوی تربیت کنیم از حکومت بگیم. حکومت خودش خیلی بحث داره. حاکم حکومت محورِ مُحبّته. اصلا حکومت به تعبیر مقام معظم رهبری شروع زندگیه. اصلا این جا بیافته، واقعا حکومت اثر بخش و نجات‌بخش. اصلا حکومت لَذَهبَ الشَحنا مِن قلوبِ العِباد است، کینه‌ها میره، چه می‌شه، چه می‌شه... که حالا کتاب نگین آفرینش رو هم که بهتون دادند بحث حکومتش انصافا بحث قشنگیه. خدایا کمکمون کن منتظر امام زمان(ارواحنافداه) بشیم.

 استاد : کفیل

 موضوع : ادعیه و زیارات مهدوی

 زمان : جمعه 29/8/1394